

ميراحدنويد

۲

میں بولتی کتاب ہُوں لوگوں کے درمیاں سنگ حرم کہ خشتِ کلیسا نہیں ہُوں میں

وہ محکم و متثابہ ہے میرا سارا کلام کسی کو ردّی ہے

لوحِ محفوظ کا آہنگ ِ نوا بولتا ہے سن سکو تو مرے لہجے میں خدا بولتا ہے

ميراحمدنويد

۳

## $\frac{1}{2}$

الله تههیں اپنے جیسا بنانے کے لیےتم جیسا بن کے اِس دنیا میں آیا ہے۔

﴿ جب تمهارے اندر سے تمهاری ' میں ' فنا ہوجاتی ہے تب تمهارے اندر
سے ' ٹُو' یعنی (وہ)' میں ' بقابن کر بولنے لگتا ہے۔

﴿ میں خالق ہوں میں نے اپنی تخلیق سے اپنے خالق ہونے کوخود خلق کیا
ہے میں نہ کسی اور سے خلق ہُوا ہوں نہ میں نے کسی اور کوخلق کیا ہے یعنی
تمہارے میحفے کے لئے میں اُس حرارت (Energy) کے مانند ہوں جسے
نہ پیدا کیا جاسکتا ہے نہ فنا کیا جاسکتا ہے

میں نہایک(۱) ہوں نہ'نہے' ہوں۔
 شا' میری تنہائی ہے جبکہ' ٹھؤ' میری یکتائی ہے۔

ﷺ میں نے ایک (۱)" میں" کی پیچان کرانے کے لئے ایک کو دو(۲)
 " ہم" میں تقسیم کیا ہے۔
 ☆ تم جسے انالحق سمجھتے ہووہ حق میں ہی ہوں۔
 ﴿ (انالحق) یقین کی کسی بھی منزل پر جو دو دن سے زیادہ قیام کر لے وہ ہلاک ہوجا تا ہے۔
 ہلاک ہوجا تا ہے۔

﴿ (انالحق)''میں' حق''ہوں' حق تم میں اُسی وقت قائم ہوتا ہے جب
تمہارے اندر سے حق قائم ہونے سے پہلے''میں' اور حق قائم ہونے کے
بعد''ہوں' نکل جاتے ہیں۔
﴿ میں ہی وہ عہد ہوں جو ظالموں تک نہیں پہنچ سکتا۔
﴿ میراحضور اور میراغیاب سانسوں کے جاری ہونے یا رُک جانے سے
بہت بلند ہے یعنی نہ میراحضور پیدا ہوتا ہے نہ میراغیاب مرتا ہے۔
﴿ میراغیب ایک شدید حضور ہے جبکہ میراحضور ایک شدیدغیب۔
﴿ دوغیبوں کے درمیان (اوّل و آخر) جوموجود (دلیل) کا انکار کر دیتا ہے
اس کا وجود ہمیشہ سے ہمیشہ کیلئے غائب ہوجا تا ہے جبکہ دوغیبوں کے درمیان
(اوّل و آخر) جوموجود (دلیل) کا اقرار کرلیتا ہے اس کا وجود ہمیشہ سے
(اوّل و آخر) جوموجود (دلیل) کا اقرار کرلیتا ہے اس کا وجود ہمیشہ سے

کمیں تمہیں بلاتا ہوں اُس مُوت کی طرف جوزندگی ہے اور تمہیں ڈراتا ہوں اُس زندگی سے جومُوت ہے۔

ہمیں وہ آئینہ ہوں جو تہہیں اپنے سامنے نہیں بلکہ تہہیں تمہارے سامنے برہنہ کرتا ہے۔ برہنہ کرتا ہے۔ ہمیری بات(امر) کوحق سمجھتے ہوئے اُسے قبول کرنا ہی خیر (حق) طہارت ہے جبکہ میری بات (امر) کوحق سمجھتے ہوئے بھی اُسے قبول نہ کرنا

ہمیشہ کیلئے حاضر ہوجا تاہے۔

ہی شر(باطل) نجاست ہے۔

ہمیشہ سے ہوں اور ہمیشہ رہوں گا

ہ خبیث میری بات (امر) سے لاجواب ہوتا ہے جبکہ تریف مطمئن۔ ﷺ اے ناعا قبت اندیشو! تم نے پہلے جس کا انتظار کیا اور پھر جس کا انکار کیا اور پھر جس کا انتظار کیا وہ میں ہی ہوں جاؤتمہار بے نصیب میں ازل سے ابد تک پہلے انتظار اور پھرانکار اور پھرانتظار ہی لکھا ہے۔ جبکہ میں ہمیشہ سے تھا

کمیری ذات کاوه بیرا جومجاز ہے اُسے اندھا بھی دیکھ سکتا ہے مگر مری ذات کاوہ سرا جوحقیقت ہے اُسے آئکھ والا بھی نہیں دیکھ سکتا۔

ہم بے نیاز ہوکر کہیں اُسی سے بے نیاز نہ ہوجانا جس نے تمہیں بے نیاز کیا ہے۔ کیا ہے۔

کتنه میں اپنی تعریف سے خوش ہوتا ہوں نہ اپنی برائی سے آزردہ البتہ میں اپنی تعریف سے خوش ہوتے میرے حاسدین میری تعریف سے ناخوش اور میری برائی سے خوش ہوتے ہیں جبکہ میرے محبین میری تعریف کرنے والوں پر سلامتی جیجتے ہیں اور میری برائی کرنے والوں پر تعاول پر تعاول پر تعاول پر تعاول پر تعاول ہر تعاول ہر تعاول پر تعا

﴿ میں شریف کی شرافت میں (مودّت عطا کر کے )اضافہ کرتا ہی چلا جاتا ہوں تا وقتیکہ وہ اپنے گنا ہوں پر شرمندہ ہو کر راہِ راست (حق) پر نہ آ جائے جبکہ میں خبیث کی خباثت میں (حسد میں مبتلا کرکے )اضافہ کرتا ہی چلا جاتا ہوں تا وقتیکہ وہ اپنی نیکیوں پر متلبّر ہوکر گراہ (باطل) نہ ہوجائے۔ ہے حق تمہارے سامنے ہمیشہ تمہاری ناپسندیدہ ترین شکل میں آئے گااب مجھے دیکھنا یہ ہے کہ تم کیسے اُس کی طرف منہ کرتے ہو جبکہ باطل تمہارے سامنے ہمیشہ تمہاری پسندیدہ ترین شکل میں آئے گااب مجھے دیکھنا یہ ہے کہ تم کیسے اُس سے منہ پھیرتے ہو۔

کمیں نے علیٰ کو اپنے ارادوں کی کامیا بی سے اپنے حوصلوں کی بلندی سے اور اپنی نیتوں کی سلامتی سے پہچانا۔

﴿ اے علیٰ اے رحیم اے کریم اے میری تنہائی کو یکتائی سے بدلنے والے بیر آپ کی رحیم اور آپ کی کریم اے کہ آپ نے مجھے اپنی تنہائی اور اپنی میتائی کے سرے کا سراعطا کیا۔

کیا تمہارے پاس کوئی ایسا گناہ ہے جواُس کی رحیمی اوراُس کی کریمی سے بڑا ہوسوائے اِس کے کہتم اُس کے رحیم ہونے اوراُس کے کریم ہونے سے انکار کر کے اپنے نفس پرخود ظلم کرواوراُس سے حسد کر کے خود بے یارو مددگار ہوجاؤ۔

اللہ کا قہر ہے تمہیں اپنے رحم کی طرف بلانے (ہنکانے) کے لئے مگر بھا گ رہے ہوتم اُس کے رحم سے اُس کی نعمت سے اُس کی نعمت کے شکر سے مگر کہاں جاؤ گے بھا گ کرتم اور تمہارا کفراللہ کے قہر سے۔

خاک ِ پائے ماتم گسارانِ حسینِ مظلوم میں۔ راحم رنو بد



ميراحدنويد

## 

اللہ میں)'' ہے' سے پہلے' کیا'' ہے' کیا'' سے پہلے''نہیں'' ہے' کہیں'' سے پہلے ''ے'' 🖈 تنہائی کاادراک نہ ہونا تنہائی ہے، جب کہ تنہائی کاادراک یکتائی ہے۔ انسان کا محرومی ( تنہائی) سے بے نیازی ( یکتائی) تک کا سفر، اُس کی گمشدہ''میں'' کی بازیابی تک کاسفرہے۔ 🖈 جاننے کے ممل سے گزرنا دراصل تنہائی ( کیااور کیوں)سے گزرنا ہے جبکہ یالینادراصل یکتائی (''یون') کویالیناہے۔ 🖈 غفلت کا دوسرانام عالم تنهائی ہے جبکہ آ گھی کا دوسرانام عالم یکتائی ہے۔ الوالون کا سوال تنہائی ہے جبکہ جوابوں کا جواب یکتائی ہے۔ 🖈 جسے وجود''میں'' کا شعور حاصل ہو جائے وہ زمان و مکان (ماضی، حال، متنقبل) کی قیدہے آزاد ہوجا تاہے۔ 🖈 ''میں'' کاشعور خود آ گہی ہے جبکہ ''میں'' کی بے شعوری خود لیندی 🖈 ''میں'' کاشعور عاجزی ،سپر دگی اور عبدیت ہے جبکہ ''میں'' کی بے شعوری خود پرستی، خناس اور ابلیسیت ہے 🖈 راہ سے بھٹک جانا''میں'' کی بے شعوری ہے جبکہ راہ پر آ جانا''میں'' کا 🖈 جسے'' میں''نہیں ملتی اُسے انسان بھی نہیں ملتا ، جسے انسان نہیں ملتا اُسے اللہ

تھی نہیں ماتا۔ انامعنویت کا جانامعنویت کی خبرآ گہی ہے، بےمعنویت کا جانامعنویت ہے، ہملیت کاشعور جامعیت ہے 🖈 علم کی جشتجو ہی علم ہے۔ 🖈 اگر مجھوتوعلم تمہارا باپ ہے اور حکمت تمہاری ماں ورنہ توتم بیتیم بھی ہواور اسیر بھی۔ ایک خبروہ ہے جوتم تک پہنچی ہے جوجہل ہے،ایک خبروہ ہے جس تک تمہیں پہنچناہے جوملم ہے۔ 🖈 کوئی نہیں تمہارا دوست سوائے علم ،کوئی نہیں تمہارا دشمن سوائے جہل۔ 🖈 جہل نہ جاننانہیں بلکہ نہ ماننا ہے۔ 🖈 جہل ختا س علم ہے جبکہ ملم عاجزی ہے۔ 🖈 محبت کا کال اصل میں علم ودانش کا کال ہے 🖈 علمتم سے جتنا قریب ہو گاطلب د نیااتنی دور۔ 🖈 علم میں فقر پوشیدہ ہے۔ 🖈 علم کےشہر کا درواز ہصرف بہا در پر کھلتا ہے۔ 🖈 عقل نے اگر بز د لی کی کو کھ سے جنم لیا ہے تو باعثِ شرہے اور اگر عقل نے بہادری کی کو کھ سے جنم لیا ہے تو باعثِ خیر ہے۔ انسان سے دوری علم سے دوری ہے۔

اعترافِ جہل طلب علم کا پہلازینہ ہے 🖈 جہل سے نفرت ظالم سے نفرت ہے ،علم سے محبت مظلوم سے محبت ہے 🤝 ہر فرض سے پہلے علم فرض ہے کہاسی سے ہر فرض کی اہمیت روشن ہوتی ہے يعنى جتناعكم اتنى عبادت 🖈 علم کے دوزاویے ہیں ایک انسان سے محبت ایک انسان سے نفرت ایک کے نتیجہ میں تریاق (زندگی)وجود میں آتا ہے جبکہ ایک کے نتیجہ میں زہر 🦟 خودشناسی علم ہے جبکہ خود پسندی جہل۔ 🖈 کسی کونادان یا جاہل سمجھنا دراصل خود دانائی اور علم سے دور جاپڑنا ہے۔ 🖈 علم کے بغیر انسان اُس جانور کے مانند ہے جس کی زندگی بھوک اور شہوت تک محدود ہوتی ہے۔ 🖈 علم انسان کیلئے ہے انسان علم کیلئے۔ 🖈 علم تعمیر بھی ہے تخریب بھی علم نور بھی ہے طاغوت بھی۔ 🖈 علم سخاوت ہے جہل جست ۔ اللہ کتابِ نفس ہے آگہ علم ہے جب کہ کتابِ نفس سے غفلت جہل۔ المام کے پردے میں صبر ہے، صبر کے پردے میں حکم ہے، حکم کے پردے ہ کھ وہ علم جولیم تک نہ پہنچا سکےجہل ہے وہ خبر جوخبیر تک نہ پہنچا سکے بے خبری

🖈 جوعلم بیرنہ بتا سکے کہ عدل کیا ہے، جہل ہے، جوعدل بیرنہ بتا سکے کہ ق کیا ہے ظلم (باطل)ہے۔ 🖈 وہ عمر جوسو چنے اور سمجھنے کی خاموثی سے گز رے بغیر بولنے میں صرف ہو علم کاسراب ہوتی ہے جبکہ وہ عمر جوسو چنے اور سجھنے کی خاموثی سے گز رکر بولنے میں صرف ہوعلم کی حقیقت ہوتی ہے۔ 🖈 جاہل تنہائی میں استاد کا شا گر دہوتا ہے جبکہ بزم میں استاد کا استاد ۔ عالم تنهائی میں شاگر د کا استاد ہوتا ہے جبکہ بزم میں شاگر د کا شاگر د۔ 🖈 ایک اطمینان جہل کا اعتاد ہے جو تکبر ( ظلم ) ہے جبکہ ایک اطمینان علم کا یقین ہے جوعا جزی (عدل) ہے۔ 🖈 علم نه خیر ہے نه شرنه ق ہے نه باطل نہ تیج ہے نه غلط ہاں اُس کا استعال خیر ہے یا شرہے یاحق ہے یا باطل یا سیح ہے یا غلط یعنی علم اگر حق پر ہے تو باعثِ خیرہے تیجے ہےا گرباطل پرہے توباعثِ شرہے غلط ہے۔ 🖈 جسےانسان سے جتنی محبت ہے وہ اتنابڑا عالم ہے۔ 🖈 عالم کی جنگ جاہل سے نہیں بلکہ جہل سے ہوتی ہے۔ 🖈 ہوش مندی اور دیوانگی جس مستی میں کیجا ہوتے ہیں اس مستی کا نام عالم ہے۔

🖈 عالم نه ہوش مند ہوتا ہے نہ دیوانہ بیراور بات ہے کہ ہوش منداُسے دیوانہ

تشجھتے ہیں جبکہ دیوانے اسے ہوش مند، ہوش منداور دیوانے اُسے دیکھ کرٹھٹھہ لگاتے ہیں جبکہوہ اُن کے درمیان سے گریدناک گزرجا تاہے۔ 🖈 عالم و نہیں جود کیھنے والے کو دکھائے اور سننے والے کوسنائے بلکہ وہ ہے جو اندھے کود کھائے اور بہرے کوشنائے۔ 🖈 جولوگ اہلِ علم کی سادگی اور عاجزی کو خاطر میں نہیں لاتے اُنہیں اہلِ جہل کی ظاہری شان وشوکت اور تکبرروندڈ التاہے۔ ☆ زندگی کی حقیقت مُوت ہے۔ 🖈 حبیباتمهاراتصورموت ہوگاویسی تمہاری زندگی 🖈 موت سے آگاہی دراصل زندگی سے آگاہی ہے 🖈 موت کا خوف زندگی کا غلط تصور ہے۔ 🖈 تمہیں موت نے پیدا کیاہے جبکہ زندگی نے مردہ۔ 🖈 موت کا مطلب مرجانانہیں بلکہ جہالت کی زندگی گزارنا ہے۔ 🦈 اگرتمہاری زندگی غفلت سے عبارت ہے توتم مَرے ہوئے پیدا ہوئے ہو اوراگرآ گہی سے عبارت ہے توتم مَرنے کے بعد بھی زندہ ہو۔ 🖈 موت سے پہلے مرنا آ گہی ہے جبکہ موت سے مرنا غفلت۔ 🖈 موت سے پہلے مرنااختیار ہے جبکہ موت سے مرنا جبر۔ اللہ موت سے پہلے مرنا خواہشِ نفس (موت) ترک کر کے رضائے الہی(زندگی)اختیارکرناہے۔

🖈 عزت کی موت زندگی ہے جبکہ ذلت کی زندگی موت۔ 🦈 الله جن پرلعنت کرے وہ مردہ ہیں جاہےوہ زندہ ہی کیوں نہ ہوں اللہ جن پرسلامتی بیھیجے وہ زندہ ہیں جاہے وہ مردہ ہی کیوں نہ ہوں کیعنی اللہ کی بھیجی ہوئی لعنت موت ہے جبکہ اللہ کی جیجی ہوئی سلامتی زندگی۔ اللہ مستقبل، دولت اور زندگی کے پیچھے بھا گنے والے ایک وقت آتا ہے جب ماضی، بیاری اور مُوت کوروتے ہیں۔ 🖈 تتہمیں روشنی چاہیے ہے اورتم اندھیرے سے بھی نہیں گزرنا چاہتے تتہمیں سیرانی چاہیے ہےاورتم تشکی ہے بھی نہیں گز رنا چاہتے تمہمیں زندگی چاہیے ہے اورتم مرنائھی نہیں چاہتے۔ 🖈 رائیگاں ہونے سے تو قربان ہوجانا بہتر ہے وہ اِس کیے کہ رائیگاں ہونے اورقربان ہونے میں بنیادی فرق بےاختیار ہونے اور بااختیار ہونے کا فرق ہایک کانتیجہ محرومی ہے جبکہ ایک کانتیجہ بے نیازی ۔ ایک کانتیجہ 'میں'' کی بے شعوری ہے جبکہ ایک کا نتیجہ ''میں'' کا شعور یعنی جسے ''میں'' کا شعور نہیں وہ محروم ہے اور جومحروم ہے وہ بے اطمینان ہے اور جو بے اطمینان ہے وہ بے اختیار ہےاور جو بےاختیار ہے وہی تو رائیگاں ہوگااور جسے''میں'' کاشعور ہے وہ بے نیاز ہے اور جو بے نیاز ہے وہ بااطمینان ہے اور جو بااطمینان ہے وہ با اختیار ہے اور جو با اختیار ہے وہی تو قربان ہوگا۔ یعنی ایک مرکر رائیگاں ہوگیا

جبکهایک قربان ہوکر جاوداں ہوگیا۔

اپنےنفس' میں'' کو پہچاننے سے مُرادیتسلیم کرنا ہے کہ جہاںتمہاراتصوّرِ نجاست ختم ہوتا ہے وہاں سے 'میں' (مجاز) کی نجاست کا آغاز ہوتا ہے جبکہ اینے رب' تُو' (حقیقت) کو پیجانے سے مراد پیسلیم کرنا ہے کہ جہال تمہاراتصورِطہارت ختم ہوتا ہے وہاں سے رب ' تُو' کی طہارت کا آغاز ہوتا ، ﷺ خواہشِ نفس کا دوسرا نام فجور ( ظلم ) ہے جبکہ رضائے الہی کا دوسرا نام تقویل (عدل)ہے۔ الله عن بات كاردٌ وقبول بات كتمجه مين آنے بانه آنے سے نہيں بلكہ طہارت اللہ علمارت

نفس اورنجاست نفس سے ہے۔

🖈 غیب پرایمان بغیر طهارت ِفس،تقوی (عدل)ممکن نہیں۔

🖈 تمہارے نفس میں تقوی (نفس الہیہ ملکوتیہ) بھی ہے اور فجور (نفسِ ا تارہ ) بھی اب دیکھنا ہیہ ہے کہ فقتلِ نفس میں جب دونوں مقابل صف آ را

ہوتے ہیں توتم کس کی صدا پر لبیک کہتے ہو۔

🖈 تم نفسِ الہیہ ملکوتیہ کو زندہ رکھنے کی سعی کرنے سے زیادہ نفسِ اہّارہ کو مارنے کی سعی نہ کرو کہنفس الہیہ ملکوتیہ کی زندگی ہی نفس اتارہ کی اصل موت

ہے۔ خ نفسِ الہیہ ملکوتیہ کا شعور خود آ گہی ہے جبکہ نفسِ اتارہ کی بے شعوری خود ﴿ يرستى\_

🖈 حق (عدل) پر قائم رہنا ہی نفس کے مطمئن ہونے کی دلیل ہے۔ 🖈 تزکیبه ونفس رَ د (ظلم کے رَ د ) اور اعادہ (عدل کے اعادہ ) سے عبارت 🌣 نفس کا دوسرا نام خواہش (حرص وہوا) ہے۔ 🖈 جب تک تمهارانفس تمهاری تعریف سے خوش اور تمهاری برائی سے آزردہ ہور ہاہے یہ جان لوکہ تم نفس کی قید میں ہو۔ ا پن تعریف کی خوشی اورا پنی برائی کی آ زردگی (نفس کی قید ) ہے آ زاد ہو جاناہی دراصل بے نیاز ہوجانا ہے۔ 🖈 خود کو یاک کرنے کی ریاضتِ عمر سے اعتراف نجاست میں گزارا ہواایک المحدافضل ہے۔ . اصل طہارت تقویٰ (عدل)ہےجبکہاصل نجاست فجور (ظُلم)۔ 🖈 اندر کی نجاست سے دوری کا واحد راستااعتر اف نجاست ہے نہ کہ ظاہری 🖈 دلیل (نص) قائم ہوجانے کے بعد صرف اقراریاا نکاررہ جاتا ہے اقرار طهارت نفس ہے جبکہ انکار نجاستِ نفس۔ اللہ میں کا قُرب ہرنجاست کو طہارت سے بدل دیتا ہے جبکہ حق سے دوری ہر طہارت کونجاست سے ۔ لینی حق کا قرب طہارت ہی طہارت ہے جبکہ حق سے دوری نجاست ہی نجاست ہے۔

🖈 الله کی نافر مانی دراصل اُس کے امر سے حسد کرنا ہے جبکہ اللہ کی اطاعت اُس کے امر سے مودت رکھنا ہے۔ 🖈 بدترین نجاست (رجز) کا دوسرانام حسد ہے۔ 🖈 یردهٔ غفلت (دلول پرمٔهر) کا دوسرانام حسد ہے۔ 🤝 محبت وہ واحدزبان ہے جوحاسد کےعلاوہ سب کی سمجھ میں آتی ہے۔ 🖈 نجاست (رجز) کا دوسرامطلب اللہ کے امر سے حسد کرنا ہے جبکہ طہارت کا دوسرا مطلب اللہ کے امر سے مودت رکھنا ہے۔ 🖈 حسد خوف ہے اور تنہائی ہے جبکہ مودّت بے خوفی ہے اور یکتائی ہے۔ 🖈 تیری ہی وجہ سے لوگ بھٹلتے ہیں راہ سے (تجھ سے حسد کر کے ) تیری ہی وجہ سے لوگ آتے ہیں راہ پر (تجھ سے مودّت کر کے )۔ 🖈 حسد سے نا امیدی بے اطمینانی اورمحرومی پیدا ہوتی ہےجبکہ مودّت سے امید،اطمینان اور بے نیازی۔ 🖈 حسد دراصل جوجبیها (صاحبِ امر ) ہواُس کو ویبا ہی نہ مان کرخود کواُس جیسا سمجھنے یا اُس جیسانہ ہو کراُس جیسا بننے کی خواہش کا نام ہے۔ 🖈 حسد طاغوت (نجاست) ہے جبکہ موّ دت نُور (طہارت) ہے، ایمان۔ 🖈 حسد کفر ہے جبکہ مودّ ت ایمان۔ 🖈 حسد کے عذاب کا نام دوزخ ہے جبکہ مودّت کے اجر کا نام جنت ہے۔ 🖈 جو کتاب ہر کتاب سے زیادہ دستیاب ہے وہ انسان ہے اور جو کتاب سب

ہے کم پڑھی اور مجھی جاتی ہےوہ بھی انسان ہے۔ انسان ہی کتاب اللہ ہے۔ 🖈 انسان کی مُرمت وتکریم ہی خوف اللہ ہے۔ 🖈 انسان کی پستی بیہ ہے کہ انسان نے اپنے آپ کو ہمیشہ بلندی میں تلاش کرنے کی کوشش کی جبکہ انسان کی بلندی ہیہہے کہاُس کی پستی اُس پرگھل 🖈 انسان کیلئے سب سے بڑی نعمت عاجزی ہے۔ 🖈 سب سے بڑا گناہ ،خود کو گناہ سے یا ک مجھنا ہے۔ 🖈 تکتبریا کیزگی گناہ کے داخل ہونے کا پہلا درواز ہ ہے۔ 🖈 نیکی کے تکبر سے گناہ کی شرمند گی کہیں بہتر ہے۔ 🖈 گناہ سے بدتر ہےوہ نیکی جو یا درہ جائے۔ 🖈 گناہ سے وہ بھی نہیں چے سکتا جواپنے آپ کوصدقِ دل سے اُس کے حوالے نہ کرے جو گناہ سے بچاتا ہے۔ 🖈 سوال کرنے کے چارزاویے ہیں ، اوّل: جواب جاننے کی خواہش ، دوم: امتحان لینے کا خبط ،سوم: خود کو بڑا ظاہر کرنے کا گھمنڈ، جہارم:مضحکہاڑا نا۔ 🖈 مفلس تووہ ہےجس کے پاس سوال نہیں۔ التریت جو بات تمہیں جمادات و نباتات وحیوانات سے بلند کر کے مقام بشریت تک پہنچاتی ہےوہ سوال ہے۔

🖈 سوال عقل کا جو ہرہے۔ ﷺ جاہل وہ نہیں جس کے پاس علم نہیں بلکہوہ ہے جس کے پاس سوال نہیں 🖈 تم کون ہو اِس سوال کا جواب تمہارے غیر کے پاس نہیں بلکہ تمہارے اینے پاس ہے۔ بن بن بنے کے لطا نف ہیں لطا نف سے پہلے بشارت ہے بشارت سے کہا پہلے عبادت ہے عبادت سے پہلے ایمان ہے ایمان سے پہلے علم ہے ملم سے پہلے سوال ہے۔ . المجار ابشر ہوناتمہار ہے سوال ہونے سے حق الیقین ہونے تک کیسلا ہوا 🖈 🖈 حق الیقین وہ مستی ہے جوقلندریت ہے۔ 🖈 حق نهتم سے نز دیک ہے نہ دُور بلکہ تم اپنے آپ سے جتنا نز دیک ہوحی تم سے اُ تنا نز دیک ہےاورتم اپنے آ پ سے جتنا دور ہودی تم سے اُ تنا دور ہے لیعنی تم سے تمہار نے صل کاختم ہوجانا ہی تمہاراانالحق ہوجانا ہے۔ ان کیلئے زندگی بن جاتا ہے جو یہ سلیم کرتے ہیں ان کیلئے زندگی بن جاتا ہے جو یہ سلیم کرتے ہیں (شہادت دیتے ہیں) کہ وہ حق (عدل، زندگی)'' دلیل'' کے بغیر مردہ ہیں، جب کہ یہی حق (عدل، زندگی)ان کیلئے موت بن جاتا ہے جو یہ بچھتے ہیں کہ حق (عدل ، زندگی ) ان کا ( اُن کی گواہی کا ) ان کی دی ہوئی دلیل کا محتاج

کے یقین (دلیل)''موجود' سے قریب کرنے کیلئے اللہ نے انسان (وجود) کو (الہام) عطا کیا ہے اور بیاس کی رحمت ہے، جبکہ یقین (دلیل)''موجود' سے دور کرنے کیلئے اللہ تعالی نے انسان (وجود) کے منہ پر قیاس دے مارا ہے اور بیاس کا غضب ہے اِس رحمت اور اِس غضب کے درمیان اللہ نے عقل اور علم کو''میزان'' کھمرایا ہے۔

کہ اللہ پرایمان لا نا دراصل اُس کی دلیل (نص) پرایمان لا ناہے جبکہ دلیل کشرار سے قلب روشن (نص) اقرار وا نکارسے ماورا ہوتی ہے، ہاں اُس کے اقرار سے قلب روشن ہوتا ہے جبکہ انکار سے تاریک۔

کے اللہ کی توحید پر ایمان لانا دراصل اُس کے امرکوسلیم کرنا اور اُس کی رضا (دلیل) پر راضی ہونا ہے یہی صراطِ متنقیم ہے جبکہ اللہ کی توحید کا کفراُس کے امرکوسلیم نہ کرنا ہے اور اُس کی رضا (دلیل) پر راضی نہ ہونا ہے بلکہ اُس کے امرکوسلیم نہ کرنا ہے اور اُس کی رضا (دلیل) پر راضی نہ ہونا ہے بلکہ اُس کے مقابل این امر (شرک) لانا ہے اُس کی رضا کے مقابل این رضا (قیاس) کو دولیل 'کھرانا ہے بہی تو اللہ کی توحید کا انکار ہے اور یہی صراطِ مستقیم سے ہے جانا ہے۔

 \http:// حب سے بڑی عبادت، لیمین کے ایک سجد ہے کی تلاش ہے، جبکہ سب
سے بڑا گریہ معرفت کے ایک آنسو کی تلاش ہے۔
 \http:// کیمین کا ایک سجدہ (عبادت) ہیہ ہے کہ اے میرے اللہ (رب) میری بندگی تیری ربوبیت کا حق ادائہیں کرسکتی معرفت کا ایک آنسو (گریہ) ہیہے کہ
بندگی تیری ربوبیت کا حق ادائہیں کرسکتی معرفت کا ایک آنسو (گریہ) ہیہے کہ

اے میرے اللہ(رب) میری توبہاور گریۂ انفعال تیری غفوریت اور رحمیت کی تاب نہیں لا سکتے نہ کہاُس پر تیرا کرم (نعمت ) الثداكبر الثداكبر اللّٰداكبر اللّٰداكبر 🖈 ہروہ عمل جوشعور کی حالت میں کیا جائے عبادت''اصل'' (یقین ) ہے جبکہ ہروہ عمل جو بے شعوری کی حالت میں کیا جائے عادت' دنقل'' (قیاس)ہے۔ 🖈 مفلس تووہ ہےجس کے پاس سوال نہیں۔ 🖈 مفلس تووہ ہےجس کے پاس میزان ہیں۔ 🖈 مفلس تووہ ہےجس کے پاس دینے کے لئے دعا بھی نہیں۔ 🖈 مفلسی اورتمّول انسان کوتنها کرتے ہیں۔ 🖈 سخاوت تنہائی دور کرتی ہے۔ 🤝 تنہاوہ بھی ہیں، مگر بظاہر، جن کےساتھ حق کے اُصول ہیں۔ تنہا وہ بھی ہیں مگر بہ باطن، جن کے ساتھ دق کے اُصول نہیں۔ 🖈 وہ کلام وجود (جزو) جو کلام موجود''گُل'' سے جڑ جائے الہام ( حکمت ) ہوتا ہے جبکہ وہ کلام وجود (جزو) جو کلام موجود (گل) سے نہ جڑ سکے قیاس (فلسفه) ہوتا ہے۔ 🖈 عدل اورظلم کے درمیان حرص وہُوا ہیں اِن سے دوری انسان کوعدل کے قریب کرتی ہے جبکہ اِن سے قربت انسان کوظلم کے قریب کرتی ہے۔ ﴿ جواشیاءاورعوامل میں ترتیب تلاش کرتاہے یا پیدا کرتاہے( قائم کرتاہے)
حق پرہے،عدل پرہے،عادل ہے۔جواشیاءاورعوامل میں بہتر تیبی پیدا کرتا
ہے(بےمقام کرتاہے) باطل پرہے،شر پرہےاورظالم ہے۔
﴿ مجبوری،لالچ اورخوف کے ہتھے جو چڑھ جائے وہ حق (عدل) سے ہٹ جاتا ہے۔

ک حق (عدل) کا دوسرا نام بے خوفی، بے نیازی اور اختیار ہے جبکہ باطل (طلم) کا دوسرا نام خوف، لا کچی اور مجبوری ہے۔

ہرزمانہ اپنی حقیقت ساتھ لے کرآتا ہے بیداور بات ہے کہ وہ حقیقت ہر زمانے سے جڑی ہوئی ہے۔ زمانے سے جڑی ہوئی ہے۔

اپنے زمانے کی حقیقت کا محلنا دراصل ہر زمانے کی حقیقت کا محلنا ہے لیے اپنے زمانے کی حقیقت کا محلنا ہے لیعنی جس پراپنے زمانے کی حقیقت نہیں محلتی ۔
 محلتی ۔

کے جس پر زمانہ نہیں گھلتا اُس پر زمانے کا امام بھی نہیں گھلتا یعنی زمانے کی معرفت امام کی معرفت سے جُڑی معرفت امام کی معرفت سے جُڑی ہوئی ہے۔

\ اے عورتو! اے مردو! تمہاری حدسے بڑھی ہوئی شہوت (شیطنت) نے تمہیں تمہارے اصل سے علیحدہ کر کے تمہیں عورت ہونے اور مرد ہونے میں بدل کررکھ دیا ہے ورنہ اے عورتو! اور اے مردو! اگرتم غور کروتو تمہاری اصل

تمہارے عورت ہونے اور تمہارے مرد ہونے سے بہت بلند ہے اور جو تمام عورتوں اور تمام مردوں کے لئے کیساں حقیقت (اصل) ایک ہے۔ 🖈 عورت جب تک اپنے عورت ہونے سے بلند نہ ہومحض ناقص العقل ہے مرد جب تک اپنے مرد ہونے سے بلند نہ ہوتھن مگار ہے جب بید دونو اپنی سطح سے بلند ہوکر اپنے اصل سے جڑتے ہیں تب کہیں جا کر وہ انسان بنتے ہیں جو اشرف المخلوقات ہے۔ 🖈 صلواۃ قائم کرنااللہ کے قضائن (فتوے) پرراضی ہونااوراس کے امر کو تسلیم کرناہے۔ : ﷺ تقویٰ کے پھل رضا وتسلیم ہیں جبکہ ذاکقے صبر وشکر۔ 🖈 مظلوم کومظلوم کہناحق کوتسلیم کرنا ہے جبکہ ظالم کو ظالم کہناحق کے کیلئے اقدام کرناہے۔ المسلطم کی مظلوم ہے پر اونے سے بڑی فضیلت ظالم کوظالم کہنا ہے۔

مظلوم کی مظلومیت پر رونے سے بڑی فضیلت ظالم کوظالم کہنا ہے۔
 تم میں بس وہ اُ تنامتق ہے جومظلوم کے حق کے لئے ظالم سے جتنا نبر د آ ز ما ہے۔
 ہے۔

'متقی اورزاہد میں فرق بیہ ہے کہ تقی سے منکر فحشیٰ دورر ہتے ہیں جبکہ زاہد منکر وفحشیٰ سے دورر ہنے کی کوشش کرتا ہے۔

میں نے بھی شراب نہیں پی بیہ بات کہنے میں جتنائقہ ہے اُتنائقہ دنیا کی کسی شراب میں نہیں ۔ میں نے بھی زنانہیں کیا یہ بات کہنے میں جتن لڈت ہے اُتن

لڏ ٿڪسي زنامين جھي نہيں۔

🖈 جاننے کاراستہ ماننے اور نہ ماننے کے درمیان سے ہوکر گزرتا ہے۔

ایک فردسے معاشرہ (تہذیب) جنم لیتا ہے پھریہی معاشرہ (تہذیب) ایک

دن فردکونگل لیتاہے یہی معاشرہ (تہذیبوں) کا بننااور مٹناہے۔

ایک انسان کے انسان ہونے اور دوسرے انسان کے حیوان ہونے کے درمیانی فرق کو واضح کرنے کا نام تہذیب ہے۔

المريخ سے انسان کونہيں سمجھا جاسکتا، ہاں انسان سے تاریخ کو سمجھا جاسکتا 🖈

-2-

⇒ جوزندگی میں جتنی بڑی بے معنویت سے گزرے گاوہ زندگی سے اُتنی بڑی معنویت کشید کریگا۔

اکثریت میں اللہ (حقیقت) کو ماننے یا نہ ماننے پراڑنے سے آگے کی بے شعوری میں ماننے اور نہ ماننے والے دونوں برابر ہیں۔

اکثریت میں قبر پرست اور غیر قبر پرست کے درمیان اختلاف قبر پرست
 کے جائز ہونے یا ناجائز ہونے سے زیادہ نہیں اس سے آگے کی بے شعور کی میں دونوں برابر ہیں۔

🖈 گونگاوہ نہیں جو بول نہیں سکتا بلکہ وہ ہے جوسوج نہیں سکتا۔

🖈 بہرا وہ نہیں جوٹن نہیں سکتا بلکہ وہ ہے جونفسِ الہیہ ملکوتیہ کی پکارنہیں ٹن

سكتا\_

ا ہاتھی کی بہادری بنہیں کہ چیونٹی کومسل دے بلکہ یہ ہے کہ چیونٹی کوگز رنے کاراستہ دے۔

🖈 حسن کی ابتدا حیرت ہے جبکہ انتہا خوف۔

ہانگسار کے پردئے میں عقل و حکمت ہیں جبکہ حیاء کے پر دے میں بصیرت۔

اورتمہارے اندر کے خیر (حق) اور تمہارے اندر کے شر (باطل) سے پیدا ہونے والی طاقت کا اختیار ہی تمہاری بھوک (مادّیت) اور شہوت پر حاکم ہونے والی طاقت کا اختیار ہی تمہاری بھوک (مادّیت) اور شہوت پر حاکم ہے۔

. مظلومیت پررونا بھی اگر تہمیں ظلم سے باز نہیں رکھ رہا تو بیرونا'' برعت'' ہے۔

ﷺ تم اپنے سچ میں اتنی قوّت (نقین) پیدا کرو کہ تمہیں جھوٹ کی ضرورت ہی پیش نہآئے۔

﴿ جہل جاہلوں کے شور مچانے سے راستانہیں بناتا بلکہ عالموں کے خاموش ہوجانے سے راستا بناتا ہے۔

اور جھوٹ کو جھوٹ کہنا ہی سے ہے باطل کو باطل کہنا ہی حق ہے یعنی تمہارا سے اور تمہاراحق جھوٹ کو جھوٹ اور باطل کو باطل کہنے میں ہی پوشیدہ ہے۔

🖈 باطل کی اپنی کوئی زبان نہیں ہوتی یعنی باطل کی زبان بھی حق ہی کی زبان ہوتی ہے جبکہ کل باطل ہوتا ہے۔ 🖈 بس وہ اتناا چھاہے جو پیجانتا ہے کہوہ کتنا براہے۔ 🖈 حرکت کوارادے کے تابع کرنے والے زمان ومکان کی قید سے آزاد ہوتے ہیں جبکہ ارادے کوحرکت کے تابع رکھنے والے زمان و مکان کے قىرى\_ اللہ علیہ کہ سیاست حق کو حالات کے تابع کرنے کی کوشش کا نام ہے جبکہ حکمت حالات کوحق کے تابع کرنے کا یعنی سیاست میں اوّلیت حالات کو ہے جبکہ حكمت ميں حق كوجبكه حالات كوتغير ہے اور حق كوثبات \_ 🖈 عاجزی کامطلب خود کو چھوٹا کہنا نہیں بلکہ بڑے کو بڑا ما نناہے۔ 🖈 از لی ،ابدی ، حققی ،مسرت کارازاز لی ابدی حقیقی غم میں پوشیدہ ہے۔ بالکل اسی طرح جس طرح از لی ،ابدی حقیقی غم کاراز از لی ،ابدی حقیقی ،مسرت میں ایک ادھوری حقیقت ہے حض مسرت ایک ادھوری حقیقت ہے جبکہ مکمل حقیقت وہمستی ہے جو اِن دونوں حالتوں کے یکجا ہونے سے وجود میں

ﷺ غم سے نجات نہیں بلکٹم میں نجات ہے۔ ﷺ احساسِ قید ہی آزادی کی طرف پہلاقدم ہے۔ ﴿ وہ یہ کہتے ہیں اگر بھو کے رہو گے توسوچ نہیں سکتے ، میں یہ کہتا ہوں اگر سوچو گئیں تو بھو کے ہی رہو گے۔

ہے کھوکا ، مفلس ، اور جاہل تو وہ ہے جو پیٹ بھروں کا پیٹ مزید بھرنے اور اُنکی دولت میں مزید اضافہ کرنے اوراُن کے جہل میں مزید اضافہ کرنے میں ان کا مددگار ہواور شکم سیر ، تونگر ، اور عالم تو وہ ہے جو بھوکوں کا پیٹ بھرنے اور اُنکے استغنا میں اضافہ کرنے اور اُنکے علم میں اضافہ کرنے میں اُن کا مددگار

مسکاری نہیں کہ تمہارے پاس مال دنیا ہے یانہیں ، مسکار یہ ہے کہ تم مال دنیا کو بھتے کیا ہو۔

ہے تم وہی کچھ دیکھ رہے ہو، جو دیکھنا چاہتے ہو۔ وہی کچھ ن رہے ہو جوسننا چاہتے ہو، کاش تم ویباد کی سکوجیبا جو ہے۔

ہاتے ہو، کاش تم ویباد کی سکوجیبا جو ہے، ویباس سکوجیبا جو ہے۔

اگر محض عشق حقیقی (غیب) کی بات کی جائے تو ادھوری ہے لینی عشق وہ ہے جو مجاز (وجود) عشق ہوات کی جائے تو ادھوری ہے لینی عشق وہ ہے جو مجاز (وجود) سے حقیقت (غیب) سے مجاز (وجود) کی طرف اور حقیقت (غیب) سے اور کی طرف اس طرح سفر کر ہے کہ مجاز (وجود) کو حقیقت (غیب) سے اور حقیقت (غیب) کے مجاز (وجود) سے ملیحدہ کرنا ناممکن ہوجائے۔

ہے ہے ہے ہی معلوم کہ نعمت کہاں سے آتی ہے، اسے ہے بھی نہیں معلوم کہ ہلاکت کہاں سے آتی ہے، اسے ہے بھی نہیں معلوم کہ علاکت کہاں سے آتی ہے، اسے ہے بھی نہیں معلوم کہ

⇒ جب بھی کوئی ناکامی سامنے آئے تواپنی نیت پرغور کرلیا کرو جب بھی کوئی
 کامیابی حاصل ہوتوا پنے عمل پرغور کرلیا کرو۔

الکے ہوج معاشی فلسفہ انسان کو پیٹ (مادّیت) کے ایک جہنم سے نکال کر دوسر ہے جہنم میں جھونک دیتا ہے۔

🖈 پہلے حرکت ہے چھر ما دّہ ہے مادّے کے بعد پھر حرکت ہے۔

اللہ وقت بیسا ہے بدایک حقیقت ہے مگر اِس سے بڑی حقیقت بدہے کہ وقت بیسے سے خریدانہیں جاسکتا۔

اُس بادشاہت (مالِ دنیا) ہے بہتر وہ فقر ( تنگ دستی) ہے جوتم پرموت کی حقیقت کھول دیے۔

اجنبی وہ ہے جوتمہاری بات نہ س رہا ہے نہ سمجھ رہا ہے چاہے وہ کتنا ہی آشنا کی شاکی وہ ہے جوتمہاری بات سن بھی رہا ہے اور سمجھ بھی رہا ہے چاہے وہ کتنا ہی اجنبی کیوں نہ ہو۔ وہ کتنا ہی اجنبی کیوں نہ ہو۔

اسخیر وجود سے پیدا ہونے والی طاقت اپنے سیح استعال کا شعور نہیں رکھتی جب کہ عرفانِ وجود سے پیدا ہونے والی طاقت اپنے سیح استعال کا شعور رکھتی ہے۔

. تسخیر وجودا پنی 'میں' کو سمجھ بغیر فطرت پر ( فطرت کے خلاف ) مسلط کرنا ہے جوظلم ہے جب کہ عرفانِ وجودا پنی 'میں' کو سمجھ کر فطرت سے ہم آ ہنگ کرنا

ہے اوراس سے بلند ہوجانا ہے جوعینِ عدل ہے۔

الله رازق ہے اِس بات پرایمان نه رکھنے والے ساری زندگی اُس رزق کے بیچھے دوڑتے ہیں جواُن کو ساری زندگی دوڑا تار ہتا ہے اور جس کا نتیجہ محرومی (بات پرایمان رکھنے والے کہ اللہ رازق ہے وہ رزق پاتے ہیں جواُن کے تعاقب میں ہے اور جس کا نتیجہ بے نیازی (اطمینان)

کُ اللّٰد کا قہر ہے تہ ہیں اپنے رخم کی طرف بلانے کیلئے مگر بھاگ رہے ہوتم اُس کے رخم سے اور اُس کی نعمت سے اور اُس کی نعمت کے شکر سے مگر کہاں جاؤگ بھاگ کرتم اور تمہار اکفراللّٰد کے قہر سے۔

☆ قیامت، نعمت (دلیل) کاتمهارے درمیان سے (تمهارے جھٹلانے پر)
 اٹھالیاجاناہے۔

🖈 جھوٹے کی لگاوٹ سے سیچے کا کُطمہ کہیں بہتر ہے۔

ﷺ غذا اگرجسم کا حصہ نہ بن سکے توجسم کی موت ہے، علم اگر روح کا حصہ نہ بن سکے تو جسم کی موت ہے۔ سکے توروح کی موت ہے۔

🖈 آ زادی کامطلب اپنے اختیار سے سی کوقید نہ کرنا ہے۔

اندر کا شر(میں) محض شرمارنے سے نہیں مرتا بلکہ خیر ( تُو) کے آگے سر چھانے سے مرتاہے۔

اورصاحبِ امرکی شہادت (گواہی) اورصاحبِ امرکی اطاعت (پیروی) کہ مفہوم کوتم نے خلط ملط کر دیا ہے یعنی صاحبِ امرکی شہادت (گواہی) کیلئے

واجب ہے کہ شہادت (گواہی) دینے والاخود بھی صاحبِ امر ہو جبکہ صاحبِ امر ہو جبکہ صاحبِ امر کی اطاعت (پیروی) کیلئے اطاعت گزار کا صاحبِ امر ہونا واجب نہیں اب جاؤاور اپنے اشھد (گواہی) سے پہلے اپنے اشھد پرغور کرو کہ کیاتم بھی صاحبِ امر ہو۔

ہ جو پیدا ہوکر یومِ الست سے نہیں جُڑا وہ پیدا ہی نہیں ہوا اور جوموت سے ہلے یوم الدین سے نہیں جُڑا وہ مرگیا۔

الم وہ یہ کہتے ہیں کہ صحت مند جسم سے صحت مند د ماغ مشر وط ہے۔ میں یہ کہتا ہوں کہ صحت مند د ماغ سے صحت مند جسم مشر وط ہے۔
 الم کسی کو ماننا دراصل خود کو منوانے سے آزاد ہوجانا ہے۔
 الم حق کا غلام ہوجانا ہی دراصل ہر غلامی سے آزاد ہوجانا ہے۔

را کر مجھوتو حق تمہیں اپناغلام نہیں بنانا چاہتا بلکتہ ہیں تمہاری قیدے آزاد کرانا چاہتا ہے۔

الله عنه براظلم محبت كاجواب محبت سے نہ دینا ہے۔

کاللہ کیا ہے یہ بتانے کاحق صرف اُسے ہے جس پرکسی کواللہ ہونے کا گمان ہویا کسی کواللہ ہونے کا یقین ۔

🖈 خاص آ دمی ہونا دراصل ایک عام آ دمی ہونا ہے۔

ہ تمہاری گو یائی تمہاری ساعت سے مشروط ہے یعنی جبتی بہتر تمہاری ساعت ہوگی اتنی بہتر تمہاری ساعت ہوگی اتنی بہتر تمہاری گو یائی کیونکہ گونگا اِس لیے گونگا ہوتا ہے کہ وہ پہلے بہرا ہوتا

-2

ہنیتِ خیر سے مملِ خیر تک کے درمیانی سفر کا نام یقین ( توکل ) ہے ﷺ جو عدبہیہ کوذلت اور خوش آ مد کوعزت سیجھتے ہیں وہ بھی حق پر گامزن نہیں ہو سکتے۔

کی جنہیں پیار میں تنبہ یہ اور تنبیہ میں پیار نظر نہیں آتاوہ بھی راہِ راست پرنہیں آ آسکتے۔

﴿ طافت اوراختیار کے طالب وہ بھی ہیں جونور کے سامنے کھڑے ہیں مگر حق کے عوض نہیں طافت اور اختیار کے طالب وہ بھی ہیں جو طاغوت کے سامنے کھڑے ہیں چاہے باطل کے عوض ہی کیوں نہ ہو۔

﴿ آئھوں پر پردہ پڑجانے کا مطلب روشیٰ میں بھی نہ دیکھ سکنا (جہل) ہے جبکہ آئھوں سے پردہ اٹھ جانے کا مطلب اندھیرے میں بھی دیکھ لینا (علم) ہے۔

پربزبان ہونے کا مطلب ہی بے دلیل ہونا ہے جبکہ حاضر جواب ہونے کا مطلب صاحبِ دلیل ہونا ہے جبکہ حاضر مطلب صاحبِ دلیل ہونا ہے۔ یعنی چرب زبانی باطل کا ہتھیا رہے جبکہ حاضر جوائی حق کا۔

ہے کچھاوگ (نادان) بولنے کے بعد سوچتے ہیں جبکہ کچھاوگ (عقلمند) بولنے سے پہلے سوچتے ہیں جبکہ کچھاوگ (عقلمند) بولنے کے بعد سوچتے ہیں نہ بولنے سے پہلے۔ بولنے سے پہلے۔

ہ، ﴿ جاہل(نادان) کی لگاوٹ سے عالم (عقلمند) کالُطمہ کہیں بہتر ہے۔ ☆ اُس سے بڑاشدّتِ جذبات (اضطراب) کا مارا کوئی نہیں جوحالتِ سکون میں بھی درست فیصلہ نہ کر سکے جبکہ اُس سے بڑا پرسکون کوئی نہیں جوشدّتِ جذبات (اضطراب) میں بھی درست فیصلہ کر ہے یعنی شدّت ِ جذبات (اضطراب) اور حالتِ سکون دونوں صورتوں میں فوقیت درست فیصلے کو حاصل ہے۔

المسخره کا ئنات کی خبیث روح ہوتا ہے۔

الله دووقت محمد لگاتا ہے ایک اُس وقت جب وہ جسے ذلت دیتا ہے تم اُسے عزت دیتا ہے تم اُسے ذلت دیتا ہے تم اُسے ذلت عزت دیتا ہے تم اُسے ذلت دیتے ہو دوسرے اُس وقت جب وہ جسے عزت دیتا ہے تم اُسے ذلت دیتے ہو۔

کے کا نئات تین دنوں پرمحیط ہے یوم الست یوم غدیر اور یوم الدین جنہیں یہ تینوں دن یاد ہیں وہ عاشور کے دن تشکر حسین میں ہوں گے اور جن کے لئے اجرعظیم اور بشارت ہے یہاں (دنیا میں) بھی اور وہاں (آخرت میں) بھی جبکہ جنہیں یوم الست یوم غدیر اور یوم الدین بہینوں دن یا ذہیں ہیں وہ عاشور کے دن تشکر یزید میں ہوں گے اور جن کے لئے عذا ہے ظیم اور لعنت ہے یہاں (دنیا میں) بھی اور وہاں (آخرت میں) بھی اور بیاس لیے ہے کہ ہردن عاشور کا دن ہے اور ہرز مین کر بلا ہے

کے ظالم کے قبقہ کو اگر نجوڑیں تو اُس میں سے آنسو برآ مد ہوتا ہے جو ظالم کی شکست ہے جبکہ مظلوم کے آنسوکو اگر پھیلائیں تو اس میں سے قبقہہ برآ مد ہوتا ہے جو مظلوم کی فتح ہے۔ یعنی ظالم کا قبقہہ آنسو ہے جبکہ مظلوم کا آنسو تبھہ۔

🖈 ملّاتمہاری آخرت کا ما لک بن بیٹھا ہے جبکہ سیاست دان تمہاری دنیا کا اور تم اِن دونوں کے بیچھے چلنے والو بیرجان لو کہ آخرِ کارتمہارے ہاتھ سوائے محرومی اور المینانی کے کچھ بھی نہآئے گا۔ اور سیاست اور سیاست میں دین شامل کرنے والے ملّاؤں اور سیاست دانوں نے ہی تمہارے تصورِ دنیا (مادّیت)اور تمہارے تصورِ آ خرت (نجات) کوتباہ کیاہے۔ دین کی بگڑی ہوئی شکل کا نام مذہب ہے جبکہ حکمت کی بگڑی ہوئی شکل کا نام سیاست ہے یعنی سیاست مذہب( طاغوت ) ہے جبکہ حکمت دین ( نور ) ہے 🖈 یقین کے سفر کا نام تنہائی ہے اور تنگ دستی ہے جبکہ یقین کی منزل کا نام یکتائی ہےاوراستغنیٰ ہے۔ 🖈 بداخلاقی کا بہترین انتقام خوش اخلاقی ہے۔ 🖈 بے نیاز ہوجا نا دراصل اسم کی قیدسے آزاد ہوجا ناہے۔ 🦟 جو یہ بہیں جانتا کہ وہ کون ہے اپنے بارے میں بہت بولتا ہے اور جو یہ جانتا ہے کہ وہ کون ہےایئے بارے میں خاموش رہتا ہے۔ 🖈 سب کچھ غائب کر کے خود حاضر ہونے والے کا نام ملّا ہے جبکہ سب کچھ حاضر کر کے خود غائب ہونے والے کا نام فقیر ہے۔ ارادے(عمل)اورسپردگی (نیت) میں وہی فرق ہے جوملّااور فقیر میں ہے 🖈 جب تمہارےاندر سے تمہاری''مین'' فنا ہوجاتی ہے تب تمہارے اندر سے ''تو''(یعنی وہ)''میں''بن کر بولنے گتاہے۔

☆ خود کھڑے ہونے (قائم ہونے ) کے لئے ایک ہی فرد کافی ہے جوتم خود بھی ہو سکتے ہو س

اور کے قائم کہ تک کسی اور کے قائم ہونے کا انتظار کرو گے بیہ بتاؤتم خود قائم ہونے کا انتظار کروگے بیہ بتاؤتم خود قائم ہونے کے لئے کب تیار ہوگے۔

کمیں جس سفّاک زمانے میں سانس لے رہا ہوں اُس زمانے میں جہالت بڑی ذہانت (دانشوری) کے ساتھ ہے جبکہ ہے ادبی بڑے ادب (شاکسگی) کے ساتھ ہے۔

﴿ حقیقاً وبی حق پر ایمان رکھتے ہیں جو یہ یقین رکھتے ہیں کہ حق ان کے ایمان رکھتے ہیں کہ حق ان کے ایمان رکھتے ہو یہ یقین دلاتے ہیں کہ وہ حق پر ایمان نہیں رکھتے جو یہ یقین دلاتے ہیں کہ وہ حق پر ایمان رکھتے ہیں۔

﴿ واقعتاً وہی حق کی جان لے لیتے ہیں جو یہ یقین دلاتے ہیں کہ وہ حق پر اپنی جان قربان کر دیں گے جبکہ حقیقتاً وہ حق پر اپنی جان قربان کر دیتے ہیں جو یہ یقین رکھتے ہیں کہ جیساحق ہے ویساہمارے یاس لٹانے کیلئے کچھ بھی نہیں۔

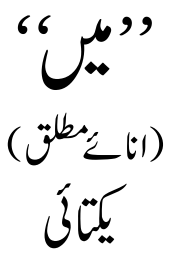
ہ ایک''میں''خواہشِ نفس سوال کے آگے کھڑی ہے جو جواب سے اپنی مرضی کا ایک''میں''رضائے الہی سوال کے بیچھے کھڑی ہے جو جواب سے اپنی راہ متعین کرتی ہے۔

ہو مجت (عبادت) کرنا چاہتا ہے وہ ہاتھ سے پتھر، پھول، خوف،  $\darkappa$  (دوزخ) لا کچ (جنت) مجبوری اور اختیار رکھ دیتا ہے جبکہ جو محبت (عبادت)

کروانا چاہتا ہے وہ ہاتھ میں پھر، پھول، خوف (دوزخ) لا کچ، (جنت)
مجوری اور اختیاراٹھ الیتا ہے۔
﴿ حق بولنے سے پہلے قبول کرنے کی چیز ہے۔
﴿ بہادر صرف وہ ہے جواپنے سے بڑے بہادر کے سامنے اپنی بزدلی کا اعتراف کرلے۔
﴿ وہ بھی حق سے منہیں پھیرتا جسے یہ یقین ہوتا ہے کہ وہ پکڑا جائے گاحق سے و وہی منہ پھیرتا ہے جسے یہ یقین ہوتا ہے کہ وہ پکڑا اہیں جائے گا یعنی استعال تو وہی ہوتا ہے جسے یہ یقین ہوتا ہے کہ وہ استعال کر رہا ہے۔
﴿ وہ جوحق (دلیل) برایمان رکھتے ہیں وہ زندگی کو گزارتے ہیں بداختیار ہے۔
﴿ وہ جوحق (دلیل) برایمان رکھتے ہیں وہ زندگی کو گزارتے ہیں بداختیار ہے۔

ہوہ جوئی (دیل) پرایمان رہتے ہیں وہ زندی لولزارئے ہیں یہ اختیار ہے جبکہ وہ جوئی (دلیل) پرایمان ہیں رکھتے زندگی اُن کوگزارتی ہے یہ جبر ہے۔

ﷺ اگر کلام (حقیقت) کو مہل کرتے چلے جائیں تو حقیقت قیقہے تک آ جاتی ہے جس سے مسخرہ وجود میں آتا ہے۔اگر کلام (حقیقت) کو مشکل کرتے چلے جائیں تو حقیقت) کو مشکل کرتے چلے جائیں تو حقیقت گریے تک پہنچ جاتی ہے جس سے عالم وجود میں آتا ہے۔



ميراحمدنويد

## دومکر ،، میل

''مین'' ہے کیا تم کو بتانے آیا ہوں مَیں شہیں تم سے مِلانے آیا ہوں یائی ہے جس کے لئے تم نے یہ آئھ میں وہی جلوہ دکھانے آیا ہوں یائے ہیں جس کے لئے تم نے یہ کان میں وہی نغمہ سنانے آیا ہوں یائے ہیں جس کے لئے تم نے حواس میں اُسی جس کو جگانے آیا ہوں یائے ہیں جس کے لئے تم نے یہ یاؤں میں اُسی رہ پر چلانے آیا ہوں جس زمیں میں تم نے دوزخ ہوئی ہے میں وہیں جنت اُگانے آیا ہوں

''میَں'' (انائے مطلق) کیتائی

نقطہ ⊙ موجود ہے۔نورہے۔روح ہے۔لوح ہے،عقل ہے،علم ہے،قلم ہے،کلام ہے،الہام ہے نقطه ⊙موجود (حقیقت)''تو''اوروجود (مجاز)''میں''کے درمیان واسطه نُور( کلام،الہام)ہے۔ وجود O میںموجود ⊙ تُو کا نہ ہونا میں (وجود )O کا نہ ہونا ہے جب کہ وجود 0 میں موجود ⊙ تُو کا ہونا میں (وجود )⊙ کا ہونا ہے۔ نقطہ ﴿ (موجود ) نہیں ، بے دلیلی ، حقیقت ، ذات اور'' تُو'' کو، ہے ، دلیل ، مجازصفت اور''میں''سے ظاہر کرنے کا (نُور)اسم (وجود)ہے۔ نقطہ 🕙 موجوداوروجود کے درمیان موجودی وجود ہے نقطہ ﴿ بِوجودی اور وجود کے درمیان بے وجودی وجود ہے۔ نقطہ 🕙 لاشعورِ وجوداور شعورِ وجود کے درمیان لاشعوری موجود ہے۔ نقطہ 🗨 بخودی اورخودی کے درمیان بےخودی خودی ہے۔ نقطہ ﴿' تُو' اور ' میں'' کے درمیان' میں' ہے۔ '' تو'' ذات،حقیقت، بے دلیلی اور نہیں کی موجودی میں'' میں'' کی وجودی

"وجود"ہے۔

''مین' صفت، مجاز دلیل اور نہیں کی وجودی میں'' تُو' کی موجودی''موجود''

-4

میں،صفت،مجاز دلیل اور ہے شعورِ وجود ہیں۔ تُو، ذات،حقیقت، بے دلیلی اورنہیں لاشعورموجود ہیں۔

میں،صفت مجاز دلیل اور ہے کی خودی میں'' تو'' کی بے خودی''موجود' ہے تُو، ذات، حقیقت، بے دلیلی اور نہیں کی بے خودی میں'' میں'' کی خودی ''وجود'' ہے

''نہیں''کا وجود'' ہے''' ہے دلیا''کا وجود'' دلیل''' حقیقت''کا وجود'' مباز'''' ذات' کا وجود'صفت''،'' تو''کا وجود'' میں''یعنی موجود کی (بے وجود کی ووجود کی ووجود کی (وجود کی (وجود کی (وجود کی (وجود کی) ہی'' وجود کی وجود کی (وجود کی ہیں'' وجود کی ہیں'' وجود کی ہیں'' وجود کا حالب (موجود + وجود)'' تو'' (موجود ) ہی ہوتا ہے تو ''میں'' وجود کی ہیں' وجود کی ہیں' وجود ) ہی ہوتا ہے تو ''تو'' (موجود ) کا مطلب بھی (وجود + موجود )''میں'' (وجود ) ہی ہوتا ہے تو ''تو'' (موجود ) کا مطلب بھی (وجود + موجود )''میں'' (وجود ) ہی ہوتا ہے تو

-4

☆موجود ۞ تُو+وجود O مين=موجود ۞ (هونا)

جبكيه

وجود ٥ مين-موجود=⊙ وجود ٥ (نه بونا)

اپنے وجود (میں) میں امرِ رب (روح) موجود ( تُو) نہ پانے والا وجود وہ وجود ( تُو) نہ پانے والا وجود وہ وجود ہے جسے ابلیس نے سجدہ کرنے سے انکار کیا۔ جبکہ اپنے وجود (میں) میں امرِ رب (روح) موجود ( تُو) کو پانے والا وجود وہ وجود ہے جسے ابلیس سجدہ کرنے برمجبور ہے۔

کمیں سے پہلے نور ہے نور سے پہلے روح ہے روح سے پہلے عقل ہے،
عقل سے پہلے علم ہے، علم سے پہلے لوح ہے، لوح سے پہلے قلم ہے۔

\* دمیں' سے پہلے'' تو' ہے'' تو' سے پہلے''میں'' ہے''میں'' سے پہلے
''امر'' ہے امر سے پہلے ارادہ ہے ارادہ ہے ارادے سے پہلے گن ہے، کن سے پہلے
سبب ہے۔

ہے۔ روح سے پہلے روح (امرِ رب) ہے۔ روح سے پہلے عقل (ملکوتیت)
ہے۔ عقل سے پہلے حواس ( قلب ) ہیں ، حواس سے پہلے نفس (خواہش)
ہے۔ نفس سے پہلے شہوت ( شیطنت ) ہے۔ شہوت سے پہلے انسان ہے۔
ہے۔ تقس سے پہلے عین الیقین ہے عین الیقین سے پہلے علم الیقین ہے،
علم الیقین سے پہلے عین الیقین سے پہلے ایمان سے پہلے علم
علم الیقین سے پہلے نقین ہے، نقین سے پہلے ایمان ہے، ایمان سے پہلے علم
ہے، علم سے پہلے سوال ہے۔

﴿ الله ، ذات ، (موجود)''تُو''اسم اورصفت کے انسانی روپ محمدٌ (نور) میں انسان (وجود) مجاز کومقام محمود (کوثر) پر پہنچانے آیا ہے

#### "رَبُ

میں وہ'' تُو'' رکھنے والا ہوں جسے''میں'' رکھنے والے کی تلاش ہے۔ میں وہ تنہا ہوں جسے اپنے جیسے کی تلاش ہے۔ میں وہ کنواں (سبیل) ہوں جسے پیاسے کی تلاش ہے۔ میں وہ جنت (مرضی) ہوں جسے بسنے والے (خریدنے والے) کی تلاش ہے۔ میں وہ حق (دلیل) ہوں جسے ماننے والے کی تلاش ہے۔ میں وہ نظارہ ہوں جسے آئکھر کھنے والے کی تلاش ہے۔ میں وہ میزان (عدل) ہوں جسے عادل کی تلاش ہے۔ میں وہ علم ہوں جسے طلب کرنے والے کی تلاش ہے۔ میں وہ نور ہوں جسے دل ( قلب ) رکھنے والے کی تلاش ہے۔ میں وہ نکتہ (راز) ہوں جسے کھو لنے والے کی تلاش ہے ۔ میں وہ کتاب ہوں جسے نفس ( قلب ) پڑھنے والے کی تلاش ہے۔ میں وہ وزن ہوں جسے اُٹھانے والے کی تلاش ہے۔ میں وہ خاموشی ہوں جسے کلام کرنے والے کی تلاش ہے۔ میں وہ راستہ (صراطِ متنقیم) ہوں جسے چلنے والے کی تلاش ہے۔ میں وہ دینے ولا ہاتھ ہوں جسے لینے والے ہاتھ کی تلاش ہے۔ میں وہ نیت ہوں جسے ممل کرنے والے کی تلاش ہے۔ میں وہ شب ہوں جسے جا گنے والے کی تلاش ہے۔ میں وہ فقر ہوں جسے فقیر کی تلاش ہے۔ میں وہ عبادت ہوں جسے عابد کی تلاش ہے۔ میں وہ نعمت ہوں جسے شکر

كرنے والے كى تلاش ہے، ميں وه صلواة ہوں جسے قائم ہونے والے كى تلاش ہے، میں وہ غیب ہول جسے مومن کی تلاش ہے۔ میں وہ یقین ہول جسے صالح کی تلاش ہے، میں وہ نفسِ مطمئن ہوں جسے حق (عدل) پر قائم ہونے والے کی تلاش ہے، میں وہ امر ہوں جسے تسلیم کرنے والے کی تلاش ہے، میں وہ قیوم ہول جسے قائم ہونے والے کی تلاش ہے، میں وہ ہدایت ہوں جسے متقی کی تلاش ہے، میں وہ صبر وشکر ہوں جسے تسلیم ورضار کھنے والے کی تلاش ہے، میں وہ قُل ہوں جسے صدا دینے والے کی تلاش ہے، میں وہ مُم ہوں جسے گریہ کرنے والے کی تلاش ہے، میں وہ عقل ہوں جسے صاحبِ دل کی تلاش ہے، میں وہ سجدہ ہوں جسے ادا کرنے والے کی تلاش ہے، میں وہ نوید (خوشی کی خبر) ہوں جے مغموم رہنے والے کی تلاش ہے، میں وہ'مقام محمود'' ہوں جسے مجھ تک پہنچنے والے کا انتظار ہے۔ میں وہ'' تو'' رکھنے والا ہوں جسے''میں'' رکھنےوالے کی تلاش ہے۔ ممم

## "دُعبائے نوید''

ا الله! ا ارب! ا مولا!

عطا کرمیرے قلب کووہ علم جو تیرا نور ہے ، اٹھا دے میر نے نفس سے یردہ کہ میں پڑھسکوں وہ (تقویٰ اور فجور) جوتو نے میرےنفس پرالہام کیا ہے۔عطا کر مجھے وہ حواس جو جگائیں وہ جس جسے تو جگانا چاہتا ہے نہ کہ وہ حواس جو جگائیں وہ جس جسے تونہیں جگانا چاہتا،عطا کرمیری آئکھ کووہ آئکھ جود کھائے وہ جوتو مجھے دکھانا چاہتا ہے نہ کہ وہ آئکھ جود کھائے وہ جوتو مجھے نہیں دکھانا جا ہتا،عطا کرمیرے کان کووہ کان جوشنیں وہ جوتو مجھے سنانا جا ہتا ہے نہ کہ وہ کان جوسنیں وہ جوتو مجھے نہیں سنانا جاہتا ،عطا کر میرے یاؤں کووہ یاؤں جوچلیں اُس رائے پرجس پرتو مجھے چلانا چاہتا ہے نہ کہ وہ یاؤں جو چلیں اُس راستے پرجس پرتو مجھے نہیں چلانا جا ہتا۔عطا کر مجھے وہ نیت جو سلامت بھی ہواور بخیر بھی ،عطا کر مجھے وہ مل جو تیری نگاہ میں نیک ہے نہ کہ ان کی نگاہ میں جو تیری طرف پشت کئے کھڑے ہیں،عطا کر مجھےوہ رزق جو تونے میرے لئے رکھا ہے نہ کہ وہ رزق جو دنیا نے میری طرف اچھالا ہے۔عطا کر مجھے وہ سجدہ جوتو (نور) مجھ سے کرانا جا ہتا ہے نہ کہ وہ سجدہ جو دنیا (طاغوت) مجھ سے کرانا چاہتی ہے،عطا کر مجھے تو فیق کہ میں عدل پر

قائم رەسكوں \_عطاكر مجھےوہ كيسوئى كەميں تعقل كرسكوں ،تفكر كرسكوں ، تدبر کرسکوں، عطا کر مجھے وہ بصیرت کہ میں مان لوں تیری دلیل (نص) کو۔ عطا کر مجھے تو فیق کہ میں صلواۃ پر قائم ہوجاؤں اے اللہ مجھے اہلِ بیت کے بتائے ہوئے راستے پر چلااور مجھے یاک کر (مودّت عطاکر) جیسا کہ یاک کرنے کاحق ہےاور مجھ سے رجز (حسد) کودور رکھ جبیبا کہ دورر کھنے کاحق ہے۔عطا کرمجھےوہ بصارت جود کیھے سکےوہ نشانیاں جوتو نے دن کے نگلنےاور رات کے چھینے کے درمیان میرے لئے رکھی ہیں،عطا کرمیرے د ماغ کووہ شعور جو محیح اور غلط میں تمیز کر سکے ، عطا کر میری زبان کو وہ زبان جو میح کو میح اور غلط کو غلط کہہ سکے ، عطا کرمیرے ہاتھ کو وہ ہاتھ جومظلوم کی دست گیری کر سکےاور ظالم کی دست شکنی ۔عطا کرمیری زبان کووہ زبان جو تیری نعمت کا شکرادا کرےنہ کہ وہ زبان جو تیری نعمت کا کفران کرے،عطا کرمیرے دل کووہ نازک دل جوعلم کا وزن اٹھا سکے نہ کہوہ پتھر دل جوجہل کے ملکے پن سے چنج جائے ،عطا کر مجھےوہ ایمان جوداخل کرے تیری پناہ میں نہ کہوہ کفر جو دور کرے تیری پناہ سے ، واسطہ تجھے''والعصر'' کا عطا کر مجھے تو فیق خسارے سے بیخے کی اور ایمان لانے کی اور عملِ صالح بجالانے کی اور حق یر قائم رہنے کی اورصبر کرنے کی ۔عطا کر مجھے توفیق کہ میں صلواۃ پر قائم رہوں عطا کر مجھے تو فیق کہ میں تیری شبیج کرسکوں سورج نکلنے سے یملے (فجر ) اور سورج غروب ہوتے وقت (مغرب) اور رات کو (عشاء) اوردن کے دونوں کناروں پر (ظہراورعصر)عطا کر مجھے تمسک اُس امرسے جومعروف ہے آلمر بالمعروف) اور دورد کھاس کے منکر ہونے سے " (ونہی انالمنکر)

میری توبہ قبول کرمیرے مالک توبڑاغفورالرحیم ہے،عطا کر مجھے توفیق کہ میں راضی ہوں تیرے قضائن (فتوے) پراورتسلیم کروں تیرے امرکو، بہ وسیلۂ یاعلیؓ بہوسیلۂ محمدٌ وآل محمدٌ

"ربّنا تقبّل منّا انكانت السبيع العليم"

## "نوائےنوید"

اے اللہ! اے رب! اے مولا!

میں لعنت کرتا ہوں تو بھی لعنت کراُن پر جو مانگتے ہیں تجھے تجھ سے اور نہیں مانتے اُن کوجنہیں تونے اپنامظہر (دلیل) بنایا ہے۔، میں لعنت کرتا ہوں تو بھیلعنت کراُن پر جو مانگتے ہیں کتاب ( کاعلم ) تجھ سے اورنہیں مانتے اُن کوجن پرتونے کتاب اتاری ہے۔ میں لعنت کرتا ہوں تو بھی لعنت کران پر جو ما نگتے ہیں علم تجھ سے اور نہیں مانتے اُن کوجن کوتو نے صاحبانِ علم قرار دیا ہے، میں لعنت کرتا ہوں تو بھی لعنت کران پر جو مانگتے ہیں ہدایت تجھ سے اورنہیں مانتے ان کوجن کوتونے ہدایت بنا کر بھیجاہے، میں لعنت کرتا ہوں تو بھیلعنت کران پر جو مانگتے ہیں صراطِ منتقیم تجھ سے اور نہیں مانتے ان کوجن کوتو نے صراط متنقیم بنا کر بھیجا ہے ، میں لعنت کرتا ہوں تو بھی لعنت کران پر جو ما نگتے ہیں تقویٰ تجھ سے اور نہیں مانتے ان کو جو تیرے متقی بندے ہیں ، میں لعنت کرتا ہوں تو بھی لعنت کران پر جو ما نگتے ہیں۔ تیری رضا تجھ سے اور نہیں مانتے ان کوجن کوتونے اپنی مرضی کا ما لک بنایا ہے، میں لعنت کرتا ہوں توبھیلعنت کران پر جو مانگتے ہیں تیری نعت تجھ سےاور نہیں مانتے ان کوجن کوتو نے نعمت قرار دیا ہے، میں لعنت کرتا ہوں تو بھی لعنت کران پر جو مانگتے

ہیں نور تجھ سے اور نہیں مانتے اُس کو جسے تو نے نور کی صورت میں نازل کیا ہے، میں لعنت کرتا ہوں تو بھی لعنت کران پر جو مانگتے ہیں عدل تجھ سے اور نہیں مانتے ان کوجن کوتو نے صاحبانِ عدل قرار دیا ہے، میں لعنت کرتا ہوں توبھیلعنت کران پرجو مانگتے ہیں فلاح تجھ سے اورنہیں مانتے ان کوجن کوتو نے نجات بنا کر بھیجا ہے، میں لعنت کرتا ہوں تو بھی لعنت کران پر جو مانگتے ہیں عمل تجھ سے اور نہیں مانتے ان کو جو تیرے صالح بندے ہیں ، میں لعنت كرتا ہوں تو بھی لعنت كران يرجو مانگتے ہيں نيكی تجھے سے اورنہيں مانتے ان كو جو تیرے نیکو کار بندے ہیں ، میں لعنت کرتا ہوں تو بھی لعنت کران پر جو ما نگتے ہیںعبادت تجھ سے اورنہیں مانتے ان کوجو تیرےعبادت گزار بندے ہیں، میں لعنت کرتا ہوں تو بھی لعنت کران پرجو مانگتے ہیں رحمت تجھ سے اور نہیں مانتے اُسے جسے تونے رحمت بنا کر بھیجا ہے، میں لعنت کرتا ہوں تو بھی لعنت کران پر جو مانگتے ہیں عبدیت تجھ سے اور نہیں مانتے ان کو جو تیرے مصطفیٰ بندے ہیں ، میں لعنت کرتا ہوں تو بھی لعنت کران پر جو ما نگتے ہیں یر ہیز گاری تجھ سے اور نہیں مانتے ان کو جو تیرے پر ہیز گار بندے ہیں ، میں لعنت کرتا ہوں تو بھی لعنت کران پر جو مانگتے ہیں صلہ تجھ سے اور نہیں مانتے ان کوجن کوتونے صلے کا مالک بنایا ہے، میں لعنت کرتا ہوں تو بھی لعنت کران پر جو مانگتے ہیں بننا تجھ سے اور نہیں مانتے ان کو جو تیرے بنائے ہوئے ہیں، میں لعنت کرتا ہوں تو بھی لعنت کران پر جو مانگتے ہیں شفاعت تجھے سے اور نہیں مانتے ان کوجن کوتو نے شفاعت کا مالک بنایا ہے، میں لعنت کرتا ہوں تو بھی لعنت کر ان پر جو مانتے ہیں تجھ کومگر نہیں مانتے ان کوجن کوتُونے ماننے کا حکم دیا ہے۔

الالعنته الله على القوم الظالمين بردشمنانِ ابرائيمٌ وآلِ ابرائيمٌ لعنت بے شار × بے شار بردشمنانِ عمران وآلِ عمران لعنت بے شار × بے شار بردشمنانِ مُحرُّوآلِ مُحرُّ لعنت بے شار × بے شار

## "صدائے نوید

اے اللہ! اے رب! اے مولا!

میں صدا دیتا ہوں تیرے قہر کو میں صدا دیتا ہوں تیرے غضب کو نازل کراپنا قہراُن پر نازل کراپناغضب اُن پر،جنہوں نے فسق کیا تیرے قضائن (فتوے) میں اور فجور کیا تیرے امر میں اور لے آئے تیرے امر کے مقابل اپناامراور لے آئے تیری توحید کے مقابل اپناشرک اور لے آئے تیرےنورحق (عدل) کے مقابل اپنا طاغوت باطل (ظلم)۔نازل کر اپنا قہران یر، نازل کراپناغضب ان یر جو لے آئے تیری آیت کے مقابل ا پنی آیت اور لے آئے تیری جحّت کے مقابل اپنی جحّت ۔ نازل کراپنا قہر ان پر، نازل کرا پناغضب ان پرجنهوں نے الجھایا انسان کو اُس میں جس میں انسان کیلئے کچھ فائدہ نہیں اور دور رکھا انسان کواُس سے جس میں انسان کیلئے فائدہ ہی فائدہ ہے۔نازل کراپنا قہران پر،نازل کراپناغضب ان پر جنہوں نے جہل کوعلم اورعلم کوجہل قرار دیا۔نازل کراپنا قہران پر ، نازل کر ا پناغضب ان پرجنہوں نے عدل کوظلم سے بدل ڈالا نازل کراپنا قہران پر نازل کراپناغضبان پرجنہوں نے تیری نعمت کوتبدیل کیا۔نازل کراپنا قہر ان یر، نازل کراپناغضب ان پرجنہوں نے تیرے حلال کوحرام اور تیرے حرام کوحلال کیا۔ نازل کراپنا قہران پر، نازل کراپنا غضب ان پرجنہوں نے عضب کیا حقدار کاحق اور قرار دیا اسے اپنی چرب زبانی سے اپنا حقدار کراپنا قہران پر، نازل کراپنا غضب ان پرجنہوں نے تیری دی ہوئی عزت کوذلت کہااور تیری دی ہوئی ذلت کوعزت ۔ نازل کراپنا قہران پر، نازل کراپنا قہران کر، نازل کراپنا غضب ان پرجنہوں نے جھٹلایا تیری نشانیوں کو، نازل کر اپنا قہران پر، نازل کراپنا غضب ان پرجنہوں نے کفران کیا تیری نعمت کا۔ نازل کراپنا قہران پر، نازل کراپنا غضب ان پرجنہوں نے زمین پر فساد بھیلایا۔ نازل کر اپنا قہران پر، نازل کر اپنا غضب ان پرجنہوں نے دمین پر فساد بھیلایا۔ نازل کر اپنا غضب ان پرجنہوں نے جنہوں نے خور کورائج کیا۔ نازل کر اپنا قہران پر، نازل کر اپنا غضب ان پرجنہوں نے جنہوں نے خور کورائج کیا۔ نازل کر اپنا قہران پر، نازل کر اپنا غضب ان پرجنہوں نے جنہوں نے زمین پرخونِ ناحق بہایا۔

ياقاهرو وياضربت الشديل

## "خسدائے نوید

اے اللہ! اے رب! اے مولا!

اے یوم الست ویوم الدین کے مالک تیراشکر ہے تیراشکر ہے۔اپ میری تاریکی کونور سے بدلنے والے تیراشکر ہے۔اے میرے جہل کوعلم سے بدلنے والے تیراشکر ہے۔اےمیری تنہائی کو یکتائی سے بدلنے والے تیراشکر ہے۔اے مجھ خود نہ پیدا ہو سکنے والے کو پیدا کرنے والے تیرا شکر ہے۔اے میری حاجات کوطلب کرنے سے پہلے یوری کرنے والے تیراشکر ہے۔ اے میری بات بگڑنے سے پہلے بنانے والے تیراشکر ہے۔اے میری راہ میںمشکل آنے سے پہلے اُسے حل کرنے والے تیرا شکر ہے۔اے میرے شکر سے پہلے نعمت اتارنے والے تیرا شکر ہے۔اے مجھ بے جان خاک کے یتلے کوروح عطا کرنے والے تیراشکر ہے۔اے میرے لیے زمین بچھانے والے تیراشکر ہے۔اے میرے لئے عرش قائم کرنے والے تیراشکر ہے۔اے میرے نفس سے پہلے ہوا پیدا کرنے والے تیراشکرہے۔اے میری بھوک سے پہلے غذا پیدا کرنے والے تیراشکرہے۔اے میری پیاس سے پہلے یانی پیدا کرنے والے تیرا شکر ہے۔اے مجھ وجود کے لئے عالم موجود پیدا کرنے والے تیراشکر

ہے۔اے سبب سے پہلے اسباب مہیا کرنے والے تیراشکر ہے۔اے میرے شبہہ کو یقین سے بدلنے والے تیراشکر ہے۔اے میری میں کے لئے تُو بن جانے والے تیراشکر ہے۔اے میرے لئے مجھ حبیبا بن جانے والے تیراشکر ہے۔اے مجھ پر احسان کرنے والے تیراشکر ہے۔اے مجھ پر بلا وجہہ کرم کرنے والے تیراشکر ہے۔اے مجھ بے زبان کونطق عطا کرنے والے تیراشکر ہے۔اے مجھے لوح وقلم عطا کرنے والے تیراشکرہےاہےمیریموت کاسرامیرے ہاتھ میں دینے والے تیرا شکرہے۔اے مجھے میری موت کے مالک بنانے والے تیراشکرہے۔اے اپنے قہر کے سائے سائے مجھے اپنے رحم کی طرف بلانے والے تیراشکر ہے۔اے میرے ظاہری اور باطنی گنا ہوں کوثواب سے بدلنے والے تیرا شکر ہے۔اے میری ناتوانی کوقوت سے بدلنے والے تیراشکر ہے۔اے مجھے اپنی صورت پر پیدا کرنے والے تیرا شکر ہے۔اے میری موت ( دُنیا ) کو زندگی (آخرت ) سے بدلنے والے تیراشکر ہے۔اے میری ' دنہیں'' کو' ہے' سے بدلنے والے تیراشکر ہے۔اے میری نیت کو سلامت اورخیر پررکھنے والے تیراشکرہے۔اے مجھ بےخبر کی خبر گیری کرنے والے تیراشکر ہے۔اے میرے آوار ہفس کواپنی جانب ہنکانے والے تیراشکر ہے۔اے مجھ بے پناہ کو پناہ دینے والے تیراشکر ہے۔اے میرے لئے صراط متنقیم بن جانے والے تیراشکر ہے۔اے میرے لئے ہدایت بن جانے والے تیراشکر ہے۔اے میرے لئے کتاب بن کراتر نے والے تیراشکر ہے۔اے میرے لئے قعت بن کر اتر نے والے تیراشکر ہے۔اے میرے لئے بشارت رکھنے والے تیراشکر ہے۔اے میرے لئے بشارت رکھنے والے تیراشکر ہے۔اے مجھے شکر ہے۔اے میری توبہ قبول قیام ورکوع و جود عطا کرنے والے تیراشکر ہے۔اے میری توبہ قبول کرنے والے تیراشکر ہے۔اے مجھ مغموم کیلئے نوید خوشی کی خبر بن جانے والے تیراشکر ہے۔اے مجھ مقیر کا شکر قبول کرنے والے تیراشکر ہے۔اے مجھ مقیر کا شکر قبول کرنے والے تیراشکر ہے۔ تیراشکر ہے۔

## "التجائے نوید"

اے رب جہال پنجتن پاک کا صدقہ اِس قوم کا دامن غم شبیر سے بھر دے

بچوں کو عطا کر علی اصغر کا تبسم بوڑھوں کو عبیب ابنِ مظاہر کی نظر دے

کم سن کو ملے ولولۂ عون و محمدٌ ہر ایک جوال کو علی اکبر کا جگر دے

ماؤں کو سکھا ثانی زہرًا کا سلیقہ بہنوں کو سکینہ کی دعاؤں کا اثر دے

مولا تجھ زینبؑ کی اسیری کی قسم ہے بے جرم اسیرول کو رہائی کی خبر دے جو چادر زینب کی عزادار ہیں مولا محفوظ رہیں ایسی خواتین کے پردے

جو دین کے کام آئے وہ اولاد عطا کر جو مجلسِ شبیر کی خاطر ہو وہ گھر دے

یا رب تجھے بیماری عابد کی قسم ہے بیمار کی راتوں کو شفایاب سحر دے

مفلس پر زر و لعل و جواہر کی ہو بارش مقروض کا ہر قرض ادا غیب سے کردے

غم کوئی نہ دے ہم کو سوائے غم شبیر شبیر کا غم بانٹ رہا ہے تو اِدھر دے

## ''ياالله ياعزيٰ''

تم غیب (اللہ) کوسجدہ کرنے ماننے کا کوئی بھی جواز'' بُت'' تراش لوتمہارا ہر جواز وجود محمد ؓ اور وجود ابراہیمؓ کے انکار سے شروع ہوتا ہے لینی تمہاراغیب (الله) ہے اور بُت (عزیٰ) ہے جبکہ محمد اور ابراہیم نہ غیب (الله) ہیں نہ بُت (عزیٰ) بلکہ وہ توغیب کا وجود ہیں یعنی ابراہیمؑ کوسجدہ نہ کرنے نہ ماننے کے لئے تم نے غیب (اللہ) کو بُت (عزیٰ) کی شکل دے دی اور کہا ہم وجودا براہیمؓ کوسجدہ نہیں کریں گے نہیں مانیں گے بلکہ بُتعزیٰ کوسجدہ کریں گے مانیں گے یعنی ہم وجود محمد گوسجدہ نہیں کریں گے نہیں مانیں گے بلکہ غیب (اللہ) کو سجدہ کریں گے مانیں گے یعنی تمہارا بُت (عزیٰ) غیب (الله) ہے جبکہ غیب (الله) بُت (عزیٰ) ہے یعنی تم نے بُت (عزیٰ) کی آ ڑ میں وجودا براہیم کوسجدہ کرنے ماننے سے انکار کیا اورغیب (اللہ) کی آ ڑ میں محر ؓ کوسجدہ کرنے ماننے سے انکار کیا یعنی تم نے وجودا براہیمؓ کے انکار میں غیب (اللہ) کو بُت (عزیٰ) سے بدل ڈالا اور وجود محمرٌ کے انکار میں بئت (عزیٰ) کوغیب (اللہ) سے جبکہ وجود ابراہیمٌ اور وجود محرُ کا اقرار ہی غیب (الله) کا اقرار ہے اور وجود ابراہیمؓ اور وجودمجم ؓ کا انکار ہی غیب (اللہ) کاا نکار ہے یعنی تم نے وجود کاا نکار کر کے غیب کوسحدہ کیااور مانا اِسی سبب سے توتم گمراہ ہوئے اور دائمی عذاب اور دائمی لعنت کا شکار ہوئے۔

سیرسائیں باواتی کریم صداحسین جلالی قلندری بخاری ہاشی القرشی القرشی اسی کرم نے مجھے مست کر دیا ہے نوید کرم جو حال پہ میرے صداً حسین کا ہے گرائے صداحسین

مستی میں مست میں ہوں صدائے صدا حسین شاہوں کا شاہ لینی گدائے صداً حسین پھر کون ہے جو میری بلندی سے ہو بلند جب میری سجدہ گاہ ہے یائے صداً حسین دھونی ہوں میں جراغ ہوں دَوری ہوں ڈوئی ہوں ڈنڈا نہیں فقط ہوں عصائے صداً حسین ہے جو بُنا حسینؑ کی ماں نے بہ رنگ خاص اُس تار سے بن ہے قبائے صداً حسین دونوں ہی حال متی گربیہ میں ایک ہیں ہائے حسین ہو کہ ہو بائے صداً حسین تو جان لے حسین ہے بس مرضی اللہ اور مرضی حسین رضائے صداً حسین کس سے کہوں سوائے قلندر بہ جز نوید یہ یا حسین کیا ہے برائے صداً حسین

#### سیدسائیں باوا تخی کریم صداحسین جلالی قلندری بخاری ہاشمی القرشی ڈنڈا دَوری

"دَوري"

مستیِ کن سے ہے سر مست صداً کی دَوری ہے وہ شافی ہے جو رکھتا ہے شفاکی دَوری کشتہ عشقِ بقا گھٹتا ہے اِس میں شب و روز کہی دَوری تو ہے دراصل فناکی دَوری

" ځنړا"

رستِ قہّار میں ہے قہر بلا کا ڈنڈا

یہ وہ ہادی ہے جو رکھتا ہے فنا کا ڈنڈا

دشمنِ آلِ محمدے لئے قہر ہے یہ

ہم فقیروں کی بینہ گاہ صدام کا ڈنڈا

## كرم يا فاطمة الزهراءً

خاص زہراً کا عطیّہ ہے یہ پروازِ نوید یریہ آتی ہے بلندی پر کے جل جانے کے بعد

اللہ رہے نوید کی پرواز الامان اللہ میں جبرئیل بھی جس کی اُڑان کو

# كرم ياعلى

علیؓ نے میرے کا سے میں فقیری ڈال دی جس دَم نوید اُس دَم مِرے دِل پر کھلا دستِ خدا کیا ہے